I PRIMI ISTANTI OLTRE IL VELO

Duccio Degl’Innocenti



Questo contenuto non é pubblico.
E pensato per chi, come te, non si accontenta di spiegazioni superficiali e desidera comprendere cio
che accade oltre la forma visibile della vita.

L’ho preparato come gesto di riconoscenza verso le persone che, in questo percorso, hanno scelto
di fermarsi, ascoltare, riflettere e andare piu a fondo.

Non ¢ un testo per tutti, ma per chi sente che certe domande meritano una risposta piu seria, piu
lucida e piu libera dalle interpretazioni emotive.

Qui troverai una visione chiara e ordinata dei primi istanti dopo la morte: non per curiosita, ma
per portare luce nella vita di adesso.
Perché comprendere cio che accade “oltre” é un modo per comprendere meglio cio che siamo

€« b4

qui

Se sei arrivato fin qui, questo materiale é davvero per te.

Cosa accade nei primi minuti dopo la morte e perché comprenderlo cambia la
qualita della nostra vita interiore

La morte ¢ uno dei pochi eventi certi dell’esistenza.

Eppure, nella nostra cultura, ¢ anche il piu rimosso, il piu distorto, il piu circondato da silenzi e
Immagini improprie.

Non se ne parla per paura.

Non si studia per ignoranza.

E spesso si banalizza, caricandola di simboli, miti, o pure fantasie.

In realta, cio che accade nei primi minuti dopo la morte non ¢ un mistero inaccessibile, né una
visione religiosa da accettare per fede.

E un processo naturale, ordinato, che segue le stesse leggi della coscienza che operano ogni giorno
dentro di noi, anche nelle esperienze pili comuni: il sonno, il sogno, I’introspezione, la memoria,
I’emozione, la perdita.

Il microcosmo della vita quotidiana anticipa il macrocosmo del passaggio finale.

Comprendere questo processo non serve a prevedere la morte.
Serve a vivere con maggiore lucidita, perché la qualita dei primi istanti dopo il distacco riflette la
qualita dei nostri stati interiori.



1. Il distacco dal corpo: quando la forma si allenta

Il primo istante € pitt semplice di quanto immaginiamo.
Il corpo si ferma.
La coscienza no.

on ¢’¢ un momento di 0 netto”, come se qualcuno spegnesse un interruttore.

Non c’¢ un nto di “stacco netto”, ¢ se qualcuno spegnesse un interruttor:

E un processo progressivo, come quando ci si addormenta: 1 sensi si spengono uno alla volta, la
percezione si ritira dal corpo e torna verso un centro piu interno.

L’esperienza pit immediata ¢ un senso di alleggerimento, come se venisse meno un peso che, fino a
quel momento, non si era mai notato.

Tutte le strutture biologiche che mantenevano la coscienza ancorata al corpo — respirazione,
muscoli, tensioni, stimoli nervosi — si dissolvono all’improvviso, e cid che resta ¢ una presenza piu
ampia, non confinata.

E la fase in cui si percepisce di “essere”, ma non piu “dentro” qualcosa.

Nessuna sofferenza.
Nessun trauma.
Nessun vuoto.

Solo un cambiamento di modalita.

Chi ha sviluppato una minima abitudine all’introspezione riconosce intuitivamente questo
passaggio.

Chi invece ha vissuto completamente identificato col corpo tende a sperimentare un senso di
smarrimento, perché perde 1l proprio punto di riferimento abituale.

Non si & pit “qualcuno dentro un involucro™: si € coscienza pura, senza forma fissa.

2. La percezione si espande: non piu attraverso i sensi

Dopo il distacco, la percezione non passa piu attraverso occhi, orecchie, tatto, memoria cerebrale.
La coscienza percepisce direttamente, senza strumenti.

Questo crea un effetto unico: tutto appare piu nitido.
Non pit come un insieme di “dati” esterni da registrare, ma come un campo unico € coerente.

Molti riferiscono una lucidita potente.

La mente non ¢ pil distratta o frammentata.
Non ¢ piu tirata da mille stimoli.

Non corre piu dietro a pensieri e reazioni.



E come se tutto diventasse immediato.

Niente distanza.
Niente filtri.
Niente rumore di fondo.

Questo stato non dura a lungo, ma ¢ sufficiente per far emergere cio che la coscienza realmente
contiene, senza il filtro — talvolta utile, talvolta ingombrante — del cervello fisico.

3. L’emersione delle immagini interiori: cio che abbiamo
prodotto ritorna

Subito dopo questa espansione iniziale, la coscienza entra in contatto con un ambiente particolare: il
mondo delle proprie immagini interiori.

Non ¢ un luogo esterno.
Non ¢ un “aldila” strutturato.
E la risonanza delle impressioni lasciate dalla vita appena conclusa.

E simile a cio che accade nel sogno: la coscienza, liberata dai sensi, percepisce cio che ha dentro,
non cio che ha fuori.

Solo che qui la lucidita ¢ maggiore e le emozioni non sono piu attutite dal cervello.
E come se ogni contenuto rimasto in sospeso, ogni emozione non risolta, ogni dolore non compreso,
ogni desiderio trattenuto emergesse nella sua forma piu immediata.

Questo non accade per punizione.
Non accade per giudizio.
Accade perché la coscienza, priva del corpo, mostra cio che €, senza possibilita di nascondersi.

Le immagini possono essere:
e serene e luminose,
. confuse e instabili,
e  pesanti e cariche,
. simboliche e complesse,
. semplici come ricordi,
e  potenti come visioni.
Ognuna di esse ¢ la proiezione di cid che abbiamo vissuto senza averlo pienamente compreso.

E un processo di “pulizia” naturale: cio che non & stato integrato non puo proseguire, deve essere
riordinato.



4. La revisione spontanea della vita: comprendere cio che
abbiamo generato

Quando le immagini interiori si esauriscono, inizia una fase piu ampia: 1’incontro con cio che siamo
stati.
Non come ricordo mentale, ma come percezione diretta degli effetti generati.

Non si rivive la vita come un film, scena dopo scena.
Si rivivono i nodi principali: i momenti in cui abbiamo amato, ferito, scelto, evitato, compreso o
ignorato.

La cosa piu significativa ¢ questa:
si percepisce cio che gli altri hanno sentito a causa nostra.

Non ¢ un giudizio.
Non ¢ una condanna.

Non ¢ una valutazione morale.

E una semplice conseguenza: cio che produciamo interiormente ritorna a noi in forma di
comprensione, perché solo cosi possiamo crescere.

In questa fase cadono molte illusioni:
*  I’immagine che abbiamo costruito di noi,
. le scuse che ci siamo raccontati,
. le giustificazioni,
e ledifese,
e il bisogno di apparire.

Non resta la nostra storia “come 1’abbiamo vista noi”’, ma come realmente si ¢ impressa nell’ordine
delle relazioni.

Questa revisione non ¢ dolore: € chiarezza.
E la chiarezza, talvolta, puo essere intensa.

5. L’ingresso in un campo percettivo piu ampio

Dopo aver liberato la coscienza dal peso emotivo e dalle immagini interiori, inizia una
trasformazione pit profonda.

La percezione smette di essere centrata sull’io personale.

AN 1Y 9% ¢

Non c’¢ piu I’idea di “questo € mio”, “questo ¢ per me”, “questo mi riguarda”.



Si entra in uno stato di maggiore ampiezza, in cui la vita non ¢ pill vista come un percorso
individuale, ma come il movimento di un’unica struttura piu vasta, in cui ogni esistenza — passata,
presente e futura — ¢ un frammento di un ordine piu grande.

E il momento in cui molte paure cadono.
Non c¢’¢ pit ’ossessione di “essere qualcuno”, né di “perdere qualcosa”.
Si percepisce una continuita che non dipende piu dal corpo, né dai ruoli, né dalla storia personale.

Non ¢ ancora I’unita profonda, ma ¢ un passaggio in cui I’individualita si alleggerisce e comincia a
riconoscere la propria vera natura.

6. Il ruolo della vita quotidiana: perché tutto questo ci
riguarda adesso

Molti si chiedono:
“A cosa mi serve sapere cosa accade dopo la morte? La mia vita ¢ adesso.”

La risposta ¢ semplice:
il modo in cui viviamo oggi determina la qualita di quel processo.

Non esiste separazione tra vita e morte.

Sono due stati della stessa coscienza.

E ci0 che produciamo interiormente — pensieri, emozioni, scelte, omissioni — costruisce gia ora il
materiale che incontreremo dopo.

Questo non deve generare paura.
Deve generare sincerita.

Ogni chiarificazione di oggi ¢ liberta domani.
Ogni consapevolezza di oggi ¢ leggerezza domani.
Ogni comprensione di oggi ¢ ordine domani.

La vita non chiede perfezione: chiede verita.

7. L’ultimo passaggio dei ‘“primi minuti”: la stabilizzazione
della coscienza
Quando la revisione iniziale si conclude, la coscienza entra in un nuovo equilibrio.

Non c’¢ pit la confusione delle immagini interiori, né la nostalgia del corpo, né il bisogno di
aggrapparsi a qualcosa.



Cio0 che resta ¢:
. presenza,
. lucidita,
. chiarezza emotiva,
*  ampiezza percettiva,
. senso di continuita.

Non ci si sente “scomparsi’”.
Ci si sente liberati dalla forma, non privati di qualcosa.

E il momento in cui I’essere riconosce che non € morto: ha semplicemente cambiato modo di
esistere.

Conclusione

I primi minuti dopo la morte non sono un enigma.
Sono I’altra faccia dei processi interiori che viviamo ogni giorno, ampliati e portati alla loro
coerenza naturale.

Comprendere questo passaggio non € un esercizio teorico.
E uno specchio.
Ci mostra ci0 che siamo ora e cosa stiamo costruendo senza accorgercene.

La morte non ¢ un evento che “arriva”.

E una trasformazione che risponde a cid che siamo diventati.

E diventare piu consapevoli oggi ¢ il modo piu semplice per attraversarla con maggiore ordine,
serenita e comprensione.

Se senti che questo tipo di conoscenza ti é utile, resta nella community: ci saranno altri contenuti
riservati come questo.

www.spiritualitasemplice.com



